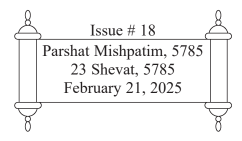
آتش دائم منتخبی از گفتارهای ربای لوباویچ ربى مناخم مندل شينرسون ترجمه کتاب Torah studies

از رَبِي جاناتان ساكس. إم. إ. (كنتاب) دكتراي فلسفه ترجمه فارسى بوسيلة يرويز مژدهي

> Translated into Farsi by: Mr. Parviz Mojdehi

Reprinted with permission by: **Chabad Persian Youth** 

**Moshiach Awareness Center** 



Friday, February 21, Light Shabbat Candles, by 5:24 p.m Saturday, February 22, Shabbat ends at 6:28 p.m. (Times are for Los Angeles)

## IN LOVING MEMORY OF MY DEAR FATHER Horav Yehoshua Binyomin ben Horav Sholom Dovber ob"m Gordon

The Rebbe's devoted Shliach for over four decades Executive Director of Chabad of the Valley and its 26 centers, spiritual leader of Chabad of Encino Passed away on 29 Shevat, 5776

ת. נ. צ. ב. ה.

## DEDICATED BY HIS SON Rabbi & Mrs. Yossi and Daniella שיחיו Gordon Chabad of Woodland Hills, California

### JEWISH CHILDREN:

Get your own letter in a Sefer Torah! http://www.kidstorah.org

This week's issue is sponsored in part by:

В"Н

## YOSEF Y. SHAGALOV

**Traveling Notary Public & Home Signing Agent** 

Member: National Notary Association

Cell Phone: (323) 934-7095 • Fax: (323) 934-7092

E-mail: yys770@aol.com

"For All Your Notary Needs - At Your Location"

### Reprinted with permission by:

CPY

**Chabad Persian Youth** 

9022 W Pico Boulevard. Los Angeles, CA 90035 Tel.: (310) 777-0358 Fax: (310) 777-0357

http://www.cpycenter.org e-mail: cpycenter@sbcglobal.net

Rabbi Hertzel Peer, Executive Director

Moshiach Awareness Center,

a Project of:

Enlightenment For The Blind, Inc. 602 North Orange Drive. Los Angeles, CA 90036

Tel.: (323) 934-7095 \* Fax: (323) 934-7092 http://www.torah4blind.org e-mail: yys@torah4blind.org

Rabbi Yosef Y. Shagalov, Executive Director

Printed in the U.S.A.

For this and other books on Moshiach & Geulah, go to: http://www.torah4blind.org

TO DEDICATE AN ISSUE IN HONOR OF A LOVED ONE, CALL (323) 934-7095

## Aish Tamid Parshat Mishpatim, 5785

## ميشياطيم

پاراشای این هفته با پاسوق "این است قوانینی که (میشپاطیم) جلوی آنها می گذاری" شروع می شود. آخرین کلمات این پاسوق بسیاری از مفسرین را دچار مشکل کرده است. معنای دقیق گه در جلو آنهامی گذاری" چیست؟ جواب های متعددی به آن داده شده است که در این مبحث رابطه آنها با هم بیان می شود. کلمه قوانین «میشپاطیم» نیز احتیاج به توضیح دارد برای آنکه این کلمه موعدیم مربوط می شوند و با قوانین «حقیم» یعنی قوانینی که خارج از حوزه درک انسانی است ، متفاوت هستند چرا تنها در مورد قوانین میشپاطیم است که گفته شده است " جلوی آنها بگذاری"؟ در جواب به این سئوالات این مبحث مشکلات و سوء تفاهماتی را که مابین عبادت ما

و "اینها قوانینی هستند که در جلو آنها می گذاری". ربانیم تفاسیر متعددی در مورد کلمات "جلو آنها" ارائه داده اند.

آنها" آورده شود یعنی در جلوی دادگاه های یهودی مطرح بشود. دادگاه هایی که این موارد را بر طبق قوانین تورا مورد بررسی قرار میدهند. مردم نمی بایست اختلافات خود را نزد قضات غیر یهودی ببرند حتی اگر در مواردی هم، قانون آنها با قانون تورا مطابقت کند.

دومین تفسیر ۳ این است که زمانی که کسی تورا را به شاگردانش آموزش میدهد او می بایست صورت قوانین ۴ "لیفنی هم" را به آنها نشان دهد به عبارت دیگر علت قوانین را توضیح دهد تا اینکه آنها قوانین تورا را نه به صورت یک حکم بپذیرند بلکه آنها را بفهمند و درک کنند. سومین تفسیر بوسیله "آلترربه" ۵ ربای لوباویچ عنوان شده است از اینقرار که کلمه «جلو

اشاره به قوانینی می کند که چنانچه توسط خداوند داده نمیشد انسان خود می توانست بر طبق موازین منطقی آنها را وضع کند. این نوع قوانین با "عدوت" یعنی قوانینی که به شبات و پسح و

و درک ما از قوانین الهی وجود دارد را مورد تجزیه و تحلیل قرار میدهد.

## ١- معناي كلمات "جلوي آنها"

اولین ۲ تفسیر این است که هرگونه اختلاف در میان افراد قوم پیسرائل می بایست در "جلوی

چرا منطق انسان بخودی خود برای انجام قوانین الهی کافی نیست؟

اولا بخاطر آنکه منطق انسان مطلقا هیچگونه تعهدی را نمی پذیرد. "امروز به او می گوید این کار را بکن و فر دا می گوید این کار را نکن . تا آنکه به او می گوید برو و بت پرستی کن " ۱۵ .

Aish Tamid

Parshat Mishpatim, 5785

این سقوط و نابودی تدریجی معیارهای روحانی در وجود انسان به وسیله ربای قبلی

لوباویچ اینگونه توضیح داده شده است که "آن غریزه بدی که در وجود یک شخص یهودی وجود دارد او را یکباره به انجام گناه ترغیب نمی کند این غریزه اینگونه شروع می کند که به او می گوید که این عمل را که حتی ممکن است یک عمل درست و میصو اباشد را برای آنکه و بخاطر آنکه صرفا عقل تو و منطق تو و وجود تو آنرا تائيد مي كندانجام بده. و به اين ترتيب آرام آرام اين طرز تفکر در او آنچنان شکل می گیرد که حتی انجام گناه نیز از محیط این روش و طرز تفکر خارج

و ثانيا بخاطر آنكه حتى اگر انسان قوانين ميشپاطيم را بوسيله منطق بپذيرد و انجام بدهد. اين گونه انجام میصوت انسان را به خداوند نزدیک نمی کند. و این تفاوت مابین عملی است که منطقی است و عملی است که انجام آن میصوا خوانده شده است . کلمه میصوا به معنای ارتباط است و آن رابطه ایست مابین انسان و خداوند. تورا زمانی که سخن از میشپاطیم و حُقیم می کند مي گويد: "و با آنها زندگي كنند". اگر انسان در انجام ميصووت تمامي زندگيش ، عملش، احساساتش، منطق اش و وجودش را فقط بخاطر آنکه آنها در سینای داده شده اند بکار بگیرد . او دوباره سینای را یعنی محل ملاقات خداوند و انسان را بوجود آورده و خلق کرده است .

(منبع : ليكوتي سيخوت جلد سوم . ص ٨٩٥ الي ٩٠١) (Source: Likkutei Sichot, Vol. 3, pp. 895-901)

١٥-شبات ١.٥ ب

۴- براساس كلمه ليفني هم ۳- ايرووين ۵۴ ب ۲- گی تین ۸۸ ب. راشی شموت ۱-۲۱ ١-شموت ١-٢١ که به معنای صورت آنها می باشد ۵- تورا اور میشپاطیم

# Aish Tamid

Parshat Mishpatim, 5785

كلمه "و اين است " اشاره مي كند به ادامه مطالب قبلي ۱۴ به عبارت ديگر ربانيم مي گويند كه قوانینی که پاراشا به نام "میشپاطیم" آنها را ذکر می کند ادامه قوانین ده فرمان هستند و مانند آنها در سینای داده شده اند.

قوانین ده فرمان به دو بخش تقسیم می شوند. اولین فرمان ها سخن از بالا ترین اصول ایمان یعنی یگانگی و وحدت خداوند می کنند و بقیه شامل قوانین ساده اجتماعی همچون قتل مکن ، دزدی مكن مي باشند، قوانيني كه هدف آنها خيلي زود بصورت اصول منطقي قابل قبول هستند. با اتصال این دو نهایت یعنی اصول ایمانی و اصول منطقی، تورا به ما این درس را میدهد که حتی فرمان هایی همچون دزدی نکن می بایست نه تنها بخاطر آنکه منطقا قابل قبول هستند اطاعت بشوند بلکه بخاطر آنکه آنها خواسته الهي و خواسته آن خدايي هستند که مي گويد "من خداي خالق تو هستم" مي بايست اطاعت بشوند.

به این ترتیب زمانی که ربانیم می گویند کلمات "اینها هستند قوانینی ..." ادامه کلمات ده فرمان هستند. منظور آنها این است که این قوانین می بایست نه بخاطر آنکه قابل درک هستند بلکه بخاطر آنکه آنها بوسیله خداوند در سینای داده شده اند، انجام بشوند.

این مطلب توضیحی است بر اولین تفسیر که انسان نمی بایست اختلافات و دعواهای یهودی را به دادگاه های غیر یهودی ببرد. حتی اگر چه قوانین در عمل یکی باشند قانونی که ریشه و اساسش در منطق است قضاوت های آن از تورا نتیجه نمیشود و نمی تواند همچون قوانینی باشد كه بر اساس كلمات "من خداي خالق تو هستم" قرار گرفته است .

در اینجا سومین تفسیر نیز واضح تر می شود. حتی قوانین میشپاطیم که بخاطر منطقی بودنشان مي توان آنها را پذيرفت و اطاعت كرد مي بايست بوسيله قواي دروني و روحاني انسان نيز مورد اطاعت قرار بگیرند . قوانین میشپاطیم را نیز می بایست همچون حُقیم و عدوت نه از طریق صرفا منطق و عقل بلکه از طریق آن عشق درونی که همه جنبه های وجودانسان را دربر می گیرد ، انجام

و این نیز توضیحی است بر تفسیر دوم که قوانین میشپاطیم به گونه ای باید آموزش داده شود که شاگردان آنها را بفهمند نکته اساسی این است که از یک طرف آنها نمی بایست صرفا به عنوان اصول منطق تلقى بشوند و از طرف ديگر آنها را نمي بايست بصورت مطالبي غير منطقي آموزش داد. آنها را می بایست با تائید و تاکید منطقی انجام داد ولی نه بخاطر منطقی بودشان و پذیرش منطقی شان. مغز و فکر انسان می بایست بوسیله آنچه که ورای این قوانین است شکل بگیرد.

۱۴-شموت ربا- تنخوما و مخيلتا

آنها" به معنای "ذات وجودی" آنهاست ۶ به این ترتیب پاسوق این معنا را میدهد که دانش تورا می بایست به درونی ترین ذات روح یک فرد بهودی نفوذ کند. در تلمود یروشلمی ۷ به این موضوع اینگونه اشاره شده است که کلمه "گذاشتن" - "تاسیم" با کلمه "سیما" به معنای "خزانه جواهرات" در ارتباط است . خزانه جواهرات تورا مي بايست مخزن روح يک فرد یهودی یعنی عمیق ترین زوایای روح انسان را بیدار کند. ۸

## ٢- سه نوع قوانين

این یک اصل کلی مصلی مختلفی که از یک پاسوق تورا میشود دارای ارتباط درونی با يكديگر هستند. ٢ به اين ترتيب ارتباط اين تفاسير فوق الذكر با يكديگر چيست؟ همچنین چرا کلمات "جلو آنها بگذاری" فقط برای قوانین میشپاطیم آورده شده است؟ قوانین تورا به سه نوع تقسیم میشوند. میشپاطیم ، عدوت ، وحُقیم ۱۰ حُقیم قوانینی هستند که ورای قدرت درک ما می باشند و ما آنها را صرفا بخاطر آنکه کلمات خداوند هستند اطاعت مي كنيم . عدوت قوانيني هستند كه منطقا قابل توضيح مي باشند ولي اگر خداوند آنها را دستور نداده بود انسان نمی توانست آنها را وضع کند و میشپاطیم قوانینی هستند که اگر خداوند آنها را دستور نداده بود منطق انسان ها ، آنها را مجبور مي كرد كه اين قوانين را وضع كنند. همانگونه كه ربانیم گفته اند "اگر خداوند تورا را نمیداد ما تواضع را از گربه وامانت داری را از مورچه می آموختیم ." " پس چرا در مورد این قوانین "میشپاطیم" است که تورا عنوان می کند که باید در

اگر ما اولین تفسیر کلمات «در جلوی آنها» را در نظر بگیریم درک این مطلب آسان میشود. از آنجا که تنها در زمینه قوانین میشپاطیم است که قوانین یهودی و غیر یهودی با یکدیگر برخورد پیدا می کند. بنابراین لزوم این مطلب که آنها را نزد دادگاه یهودی ببریم بیشتر میشود. در مورد قوانین عدوت و حُقیم که فقط می تواند خاص الهام خدایی باشد هیچگونه برخورد و تفاوت عقیده ای مابین دادگاه های یهودی و دادگاه های غیر یهودی بوجود نمی آید چرا که دادگاه های غير يهودي اصول قوانينشان براساس منطق و عقل انساني قرار دارد.

در دومین تفسیر ما به مشکل برخورد می کنیم . چنانچه عبارت «در جلو آنها » قرار بگیرد به

۶- براساس شباهت معنی کلمات لیفنی هم و لی پنی میوتام (ذات وجودی آنها) ۷- عوودا زارا ۷-۷ ۸- زوهر بخش سوم ۷۳ الف لیکوتی تورا وییقرا ۵ ج ۹ - رجوع شود به ص ۳۲ ۱۰ - رجوع شود به دواریم ۲۰-۶ ۱۱ - ایرووین ۱۰۰ ب

## Aish Tamid Parshat Mishpatim, 5785

معنای تعلیم دادن به آنها است بنابراین این موضوع بیشتر در مورد عدوت و حُقیم صادق است تا در مورد میشپاطیم چرا که درک آنها ست که مشکل می باشد. البته که میشپاطیم نیز می بایست توضیح داده شوند ولی همچنین "عدوت" و "حُقیم" نیز می بایست تا آنجا که ممکن است تعلیم داده بشوند.

همین اشکال در مورد تفسیر سوم نیز صادق است. برای اطاعت از قوانین میشپاطیم لزومی ندارد که عمیق ترین زوایای روح انسانی را بیدار کرد چرا که منطق برای درک و پذیرش آنها کافی است. اما در اطاعت از "عدوت" و "حُقیم" که منطقی بنظر نمی آیند. اگر قرار باشد که با احساس یکی شدن با خداوند انجام بشوند، نه صرفا بصورت اجباری انجام بشوند. لازمه اش آن است که عمیق ترین زوایای روح انسانی بیدار بشود. در اینجا ست که بنظر می آید که این قوانین عدوت و خوکیم هستند، که باید در "جلو آنها" قرا ربگیرند.

## ٣- عمل و قصد

حقیقت مهم در مورد قوانین الهی آن است که «اصل اساسی عمل است». برای مثال ،اگر انسان تمامی آمادگی فکری و احساسی برای انجام میصوای تفیلین راداشته باشد ولی عملا تفیلین را بردست و سر خود قرار ندهد. این شخص این میصوا را انجام نداده است. و از طرف دیگر اگر او قصد و فکر و احساس لازمه را نداشته باشد ولی تفیلین را بردست و سر خود قرار بدهد او این میصوا را انجام داده است و می بایست برای آن براخا بگوید.

با این حال این خواسته خداوند است که تمامی جنبه های وجود انسان در انجام میصوا شرکت کند. نه تنها قدرت عمل و کلمات او ، همچنین احساس، عقل ، خواسته ها و شادی و خوشحالی اش نیز در انجام میصوا داخل بشود. این مطلب نه تنها در مورد قوانینی است که بصورت واضح احساس و درک ما را شامل می شود مانند ، عشق و ترس و ایمان و شناخت خداوند، بلکه تمام قوانین حتی آنهایی را که می بایست عمل بخصوصی را در مورد آنها انجام داد را نیز در بر می گیرد . تمامی میصووت برای آنکه بتوان آنها را با شادی و قلب خوب انجام داد را نیز در بر بوسیله عمیق ترین زوایای روح انسان تائید بشوند. این مطلب حتی در مورد "حُقیم" که طبیعتا ورای منطق انسان قرار دارند نیز صادق است . این کافی نیست که آنها را فقط در عمل اطاعت کرد. همچون کسی که هیچگونه قدرت انتخاب ندارد و بدون احساس و درک تسلیم خواسته

۱۲-رجوع شود به رمبام پایان هیلخوت لولاو

خداوند شده است و اینگونه ادعا می کند که "من آنها رانمی فهمم ولی حتما خداوند بخاطر علتی آنها را دستور داده است". چرا که این طرز تفکر یک اطاعت بدون قید و شرط نمی باشد مانند این است که بگوئیم، من فقط آنچه را که منطقی است انجام میدهم ولی من اجازه میدهم که فکر و مغز بزرگتری برای من تصمیم بگیرد که چه چیز منطقی است و چه چیز منطقی نیست. بلکه پذیرش واقعی "حُقیم" آن است که فکر انسان به ورای منطق برود و هیچ شرط و شروطی را ایجاد نکند. این پذیرش آن گونه است که خواسته عبادت خداوند بخاطر خداوند، آنچنان قوی است که حتی عقل و منطق نیز به این خواسته الهی که ورای آنها قرار گرفته است پاسخ مثبت میدهد. در پرتو این تعریف ما می توانیم این گفته حخامیم را در مورد قوانین "حُقیم" ۲۰ که می گویند "این فرمانی است از جانب من، شماحق ندارید در مورد آن تردید کنید" را بهتر درک کنیم . فرمانی است از جانب من، شماحق ندارید در مورد آن تردید کنید" را بهتر می آید اگر گفته میشد عجیب آنجاست که از آنجا که "اصل اساسی عمل است" درست تر بنظر می آید اگر گفته میشد که شماحق ندارید از آن سرپیچی کنید. لیکن این گفته به ما میرساند که صرف عمل فیزیکی نیز کافی نیست بلکه می بایست این عمل با پذیرش فکر و عقل ما همراه و همسان باشد. و این چیزی به معنای آن است که یک نیروی ایمان روشن و پاک فکر و مغز را پر کرده است و جایی برای فکر به معنای آن است که یک نیروی ایمان روشن و پاک فکر و مغز را پر کرده است و جایی برای فکر دیگری باقی نگذاشته است .

به همین علت است که انجام «حُقیم » احتیاج به بیدار کردن عمیق ترین زوایای روح یک فرد یهودی دارد بدون این بیداری حتی اگر چه بصورت خارجی انسان به اطاعت خود ادامه میدهد ولی هنوز امکان شک و تردید وجود دارد. با این بیداری افکار و احساسات او بوسیله یک عشق آتشین درونی مشتعل می شود. و این است ارتباط مابین دومین و سومین تفسیر "جلو آنها قراربگیرد". از خود کردن و درونی کردن تورا به درک منطقی آن و پذیرش آن بوسیله افکار و احساسات منتهی می شود.

اما هنوز سئوال باقی است . چرا این طرز تفکر در تورا بجای آنکه برای «حُقیم» گفته شود در مورد "میشپاطیم" گفته شده است ؟ در حالی که قوانین حُقیم با این طرز تفکر مناسب تر بنظر می آیند؟ در مورد درک قوانین میشپاطیم مشکل و مسئله ای وجود ندارد و احتیاج به درونی کردن و از خود کردن مطالب نیست . و تنها پذیرش منطقی آنها منجر به انجام آنها خواهد شد.

## ٤- ايمان و منطق

جواب در گفته دیگری از ربانیم در تفسیری که از این مطلب می کنند، نهفته است . آنها می گویند

۱۳- راشی بمیدبار ۲-۱۹